
Segunda-feira, 19 de Janeiro de 2026 25NORDESTE

Lavagem do Bonfim: força da 
cultura afro-brasileira na Bahia

A Lavagem do Bonfim voltou 
a evidenciar, na semana passada, 
a profunda conexão entre fé, cul-
tura e identidade afro-brasileira. 

Ao longo da caminhada entre 
a Igreja da Conceição da Praia, 
no Comércio, até a Basílica do 
Senhor do Bonfim, a presença 
dos blocos de matriz africana 
reafirmou a dimensão histórica e 
simbólica da festa. 

Com o apoio do Programa 
Ouro Negro, iniciativa do go-
verno da Bahia que fortalece a 
cultura popular e identitária do 
estado, foi garantida a participa-
ção de 11 entidades na celebra-
ção de 2026.

Patrimônio imaterial do Bra-
sil, a Lavagem do Bonfim é mar-
cada pelo sincretismo religioso e 
pela expressividade cultural do 
povo negro. Ao som dos tambo-
res e cânticos, os blocos afros im-
primiram ritmo, ancestralidade e 
resistência ao cortejo, em exalta-
ção ao papel central das agremia-
ções na construção da festa ao 
longo das décadas.

Volta do Olodum
Entre os destaques de 2026 

está o retorno do Olodum à La-
vagem do Bonfim após 25 anos, 
momento simbólico para a histó-
ria da celebração. 

Com cortejo formado por 
120 percussionistas, homens e 

mulheres, além de dançarinos e 
alegorias, o bloco voltou a ocupar 
as ruas do circuito.

De acordo com o presidente 
Institucional do Olodum, Mar-
celo Gentil, a apresentação foi 
possível graças ao apoio do Pro-
grama Ouro Negro. 

“É o retorno a uma antiga 
tradição. Milton Nascimento 
disse que o artista tem que ir 
aonde o povo está, e o povo está 
na Lavagem do Bonfim. Essa 
volta se deve exclusivamente ao 
importante apoio estratégico do 

Programa Ouro Negro. Sem esse 
apoio, ficaríamos mais uma vez 
de fora”, afirmou.

Quando o Olodum entrou 
no percurso, o ritmo dos tambo-
res arrastou uma multidão, que 
transformou as ruas do Comér-
cio em um mar de gente emba-
lado pelo som do samba-reggae. 
Entre os foliões estava a assistente 
social Jéssica Nascimento, de 40 
anos, que acompanha a Lavagem 
do Bonfim desde criança. 

“O Olodum faz parte da 
minha história e da história da 

cidade. Ver o bloco de volta ao 
Bonfim depois de tanto tempo 
é emocionante. A gente sente 
orgulho e alegria de estar aqui vi-
vendo isso”, disse.

Preservação
Para quem vive o desfile de 

perto, o apoio do Ouro Negro 
tem impacto direto na preserva-
ção dessas manifestações. Murilo 
Câmara, responsável pelos blo-
cos Ki Beleza e Samba & Folia, 
ressalta que o cortejo é histori-
camente um espaço de afirmação 

negra, que tem se mantido graças 
ao apoio do Governo da Bahia. 
“A Lavagem do Bonfim sempre 
foi um desfile étnico feito pelo 
povo preto. Isso foi se perdendo 
ao longo do tempo, mas come-
çou a mudar quando o Ouro Ne-
gro passou a apoiar. Muitos gru-
pos voltaram a existir e a ocupar 
esse espaço”.

A mesma percepção é com-
partilhada por quem acompa-
nha a festa como público. A co-
merciante Maria da Conceição 
Santos, de 57 anos, observava 
a passagem dos blocos e não se 
conteve na hora de dançar. 

“A Lavagem do Bonfim sem 
os blocos não é a mesma coisa. 
Quando eles passam, a gente sen-
te a energia mudar. É música, é 
dança, é fé, é tudo junto”, decla-
rou.

O Ouro Negro também car-
rega a memória das lutas travadas 
pelos blocos ao longo dos anos. 

O cantor Tonho Matéria, 
que está à frente do bloco afro 
Mangangá Capoeira, o Ouro 
Negro representa uma virada 
histórica na relação do poder 
público com as manifestações de 
matriz africana. 

Ele recorda que, até o surgi-
mento da política, esses grupos 
não contavam com nenhum ins-
trumento de fomento. 

Ascom/Secut- BA

Patrimônio imaterial do país, festa aconteceu na semana passada
Lucas Rosário/Secult-BA

Retorno do Olodum marcou a Lavagem do Bonfim

O Museu da Imagem e do 
Som de Alagoas (Misa), recebe, 
entre os dias 19 e 30 de janeiro, 
a exposição “Encruzilhada – Um 
encontro com o povo da rua”, da 
fotógrafa Carolina Thalassa, com 
curadoria de Dayane Fidelis. 

A abertura acontece na se-
gunda-feira (19), em Maceió.

A exposição propõe um mer-
gulho sensível e respeitoso no 
universo de Exú, Pombagira e 
Mestres da Jurema, entidades fun-
damentais das religiões de matriz 
africana, frequentemente cercadas 
por estigmas e preconceitos. 

Por meio da fotografia, “En-
cruzilhada” revela essas figuras 
como forças de movimento, 
transformação e equilíbrio, guar-
diãs dos caminhos e dos encon-
tros entre o mundo material e o 
espiritual.

Romper estigmas
Segundo a fotógrafa Carolina 

Thalassa, o projeto nasce do dese-
jo de romper estigmas e registrar 

a espiritualidade a partir do res-
peito e da vivência nos terreiros.

“Meu objetivo com a expo-
sição é provocar um atravessa-
mento. A encruzilhada simboliza 
escolhas, encontros e caminhos, 
e é exatamente isso que essas en-
tidades representam. Fotografar 
Exú, Pombagira e os Mestres da 
Jurema é reconhecer a potência 
espiritual, cultural e ancestral que 
existe nos terreiros e que resiste 
ao tempo, apesar do preconceito”, 
destaca a artista.

Com imagens que transitam 
entre o sagrado e o profano, a 
exposição convida o público 
a refletir sobre ancestralidade, 
identidade, memória coletiva e 
pertencimento, unindo arte, es-
piritualidade e território. 

A curadoria de Dayane Fide-
lis contribui para construir uma 
narrativa visual que valoriza os 
saberes tradicionais e as expres-
sões contemporâneas das cultu-
ras afro-brasileiras.

A secretária de Estado da Cul-

tura e Economia Criativa, Mellina 
Freitas, ressalta que a mostra dia-
loga diretamente com as diretrizes 
das políticas culturais desenvolvi-
das pelo Governo de Alagoas.

“A exposição consolida as 
ações do governo do estado vol-
tadas à valorização da diversidade 
cultural e dos saberes ancestrais. 
Por meio da Secult, seguimos com 
ações que democratizam o acesso 
à cultura, reconhecem narrativas 
historicamente marginalizadas e 
ampliam o papel dos nossos equi-
pamentos culturais como espaços 
de reflexão, respeito e construção 
de identidade”, afirma.

Para a supervisora do Museu 
da Imagem e do Som de Alagoas, 
Jinny Mikaelly, receber a expo-
sição reitera a vocação do Misa 
para a difusão e preservação cul-
tural. “O Misa se consolida como 
um lugar de encontro entre me-
mória, arte e diversidade. ‘Encru-
zilhada’ amplia esse diálogo ao 
trazer uma temática profunda, 
necessária e potente”.

Olhar sobre matriz africana em Alagoas
Carolina Thalassa

Fotografias propõem olhar sobre as religiões de matriz africana


